
1

KATOLSK 
HUMANISTISK 

DANNELSEF I L O S O F I K U M 

  PÅ ISJ 2015-2017

Institut 
Sankt Joseph



2

Institut 
Sankt Joseph

KATOLSK HUMANISTISK DANNELSE

Filoso�kum på Institut Sankt Joseph

2015-2017

UDGIVET AF

Institut Sankt Joseph

2017

TEKST

Peter Franklin    

GRAFISK DESIGN

Kim Frans Broström

FOTO

Kim Frans Broström, s. 3 og 9

Fie Laraignon, s. 14 

Wikimedia, s. 16

Øvrige fra skolens arkiv

Dag Hammarskjölds Allé 17
2100 København Ø
www.sanktjoseph.dk



3

Filosofikum på ISJ

Fra august 2015 til august 2017 gennemførtes på ISJ et filosofi-
kum for alle lærere og pædagoger. Målet var at kvalificere forstå-
elsen af  – samtalen om – og udviklingen af ISJ som katolsk skole.                                                                                                           
Nedenfor følger en kort gennemgang af de væsentligste emner. Tek-
sten kan ikke stå alene, men er tænkt som afsæt og stillads for gode 
diskussioner på ISJ om, hvad det i grunden vil sige at holde katolsk 
skole. 



4

 Hvad er en katolsk skole?

a)  En kulturel- og curriculumbundet målsætning: Eleverne skal 
blive dygtige.

b)  Udvikle “Humanitas”: Eleverne skal blive mennesker.
• Hvem er jeg? Hvem er Gud? Hvem er medmennesket? > Om at 

blive sig selv. 
•  Menneskets absolutte, uangribelige og umistelige værd. 
•  Menneskets pligt og ansvar overfor eget liv, medmennesket og 

verden.
•  Menneskets religiøsitet/åndelighed.

Om tro og viden

•  Tro og viden er ikke hinandens modsætninger, (jf. korset i hjer-
tet hos Niels Steensen).                          

•  Faktuel viden kan efterprøves: Er det rigtig eller forkert?
•  Forståelses- og fortolkningsviden kan og skal kontinuerligt dis-

kuteres. (Religionskritik, historisk/kritisk bibeltolkning mv).
• Den viden og tænkning, der handler om mening og sandhed, 

hedder tro. Den relaterer sig til andet end det materielle og so-
ciale, nemlig det transcendente, (det som “overstiger” den mate-
rielle verden). “Tros-viden” kan ikke efterprøves faktuelt, men 
kan erfares som sand.

CharlesTaylors model om 
verdens- og tilværelsesanskuelser
 

IMMANENT OG TRANSCENDENT

Med begrebet immanent forstås det, der er i denne fysiske verden – 
udstrakt i tid og rum (sanse, måle og veje).  

Det transcendente (metafysiske) derimod, forstås som det, der 
transcenderer=overskrider/overstiger den fysiske verden.  Det vi 
ikke kan begribe, men som vi alligevel har en klar fornemmelse for. 
Mennesket er et væsen, der rækker ud over det immanente og erfa-
rer grænsen for tid og rum. 

HUMANISME

 Begrebet humanisme har en lang tilblivelseshistorie helt tilbage til 
antikken, hvor blandt andet Cicero (romersk politiker 106-43 f.kr) 
talte om “humanitas” som ideal for al menneskelig livsførelse i for-
hold til fx værdighed, gavmildhed, storsind, tolerance og fromhed. 

I de sidste hundrede år har den humanistiske tankegang i den 



5

vestlige verden haft afgørende betydning med værdsættelse af vær-
dier som menneskelig trivsel, frihed og værdighed. Også selvom dis-
se værdier i mindre og mindre omfang begrundes religiøst/tran-
scendent, (jvnf. fx indledningen til FN ś menneskerettigheder: “Da 
anerkendelse af den i mennesket iboende værdighed og af de lige 
og umistelige rettigheder for alle medlemmer af den menneskelige 
familie er grundlaget for frihed, retfærdighed og fred i verden”). 
Humanismen i dag lægger afgørende vægt på menneskets ukræn-
kelige værdihed og individualitet, men begrunder ikke denne posi-
tion religiøst. 

Søren Kierkegaard, 
om sandhed og subjektivitet 
Søren Kierkegaard

•  “Subjektiviteten er sandheden, men sandheden er ikke subjek-
tiv”.

•  “Subjektiviteten” handler om med lidenskab at turde bevæge 
sig/og lade sig bevæge ud i det levede liv. 

VERDENS‐ /TILVÆRELSESANSKUELSER
Charles Taylor (canadisk filosof; 1931 ‐ )

1. DEN EKSKLUSIVE HUMANISME 2. DEN RELIGIØSE HUMANISME

Humanistisk menneskesyn baseret på  Mennesket har sin væren og 
menneskelig tilgange til  selvforståelse forankret i et princip 
virkeligheden.   (Gud, ånd) uden for mennesket selv ‐
Den eksklusive  humanisme gør ikke og uden for tid og rum. Dette princip 
krav på at besidde /have  adgang til er centrum for menneskets tro og     
en formodet transcendent viden. moral.

4. DEN ANTIHUMANISTISKE / ELITÆRE 3. DEN ANTIMODERNE / RELIGIØSE
VERDENSANSKUELSE VERDENSANSKUELSE 
F.eks. Nietzsche:
Den universelle  lighedstanke/ Mennesket er skabt af Gud og skal 
humanisme  er udtryk for totalt indordne sig under ”Guds lov”      
kristendommens slavemoral. og dennes forvaltere. (præster mv.)    
Livet skal udfolde sig  som naturen.  Fornuft, videnskab mv. ligeså.      
Moral: Jeg må, hvis jeg kan og vil! Kun Guds udvalgte frelses.                                                       

I
M
M
A
N
E
N
T

T
R
A
N
S
C
E
N
D
E
N
T

HUMANISME

ANTI‐HUMANISME

Charles Taylors 

model om verdens- 

og tilværelsesan-

skuelser.



6

•  At subjektiviteten er sandheden betyder, at mennesket skal fo-
kusere på hvordan det forholder sig til sig selv, til sit medmen-
neske og til Gud. Det betyder imidlertid ikke, at alt er relativt, 
og at du blot skal realisere dig selv. Der er – ifølge Kierkegaard 
– én sandhed!

•  Sandheden er således ikke subjektiv: Man skal gennem subjek-
tiviteten gerne erkende, at man ikke er sin egen herre. “Sandhe-
den er, med lidenskab at fastholde uvisheden” > Troen på Gud.

“Sandheden er ikke subjektiv”, eksempler fra den katolske skole

•  Troen på et uangribeligt og umisteligt menneskeværd begrun-
det og forankret uden for mennesket selv, – i Gud. 

•  At Gud elsker hvert enkelt menneske ubetinget: “Vær ikke ban-
ge…”.  

•  Mennesket bliver menneske ved at forsøge at leve sit liv i kærlig-
hed til Gud og i kærlighed til sine medmennesker.  

•  Elever og læreres religiøs praksis og erfaring på ISJ.  
• Bøn forstået som menneskets – til alle tider – samtale med Gud.  

Om frihed og kærlighed

SKOLENS FORMÅLSPARAGRAF 

“ISJ bygger hele sit virke på det katolsk-kristne livs- og menneske-
syn og har som sit særlige kendetegn til formål at skabe et værdi-
baseret skolemiljø, hvor evangeliets ånd af frihed og kærlighed er le-
vende.”

FRIHED

•  Frihed forstås ofte som uindskrænket handle-/valgfrihed. Her 
tilsidesættes imidlertid eksistentielle- og sociale grænser og for-
pligtelser; og der bliver i stedet tale om vilkårlighed: Frihed til 
hvad? 

•  Frihed er ikke et mål i sig selv, men derimod en forudsætning 
for det “humanistiske liv”.

•  Kierkegaard: “Du er nødt til at vælge dig selv; at være den du er 
skabt til at være – ellers er du ikke fri, men bundet af flokken, af 
lyst, behagesyge, angst eller andet”. 

Evangeliets ånd af frihed 

Paulus i Hebræerbrevet, kapitel 2:
“Siden børnene alle er af kød og blod, måtte han også blive det 

ligesom de, for at han med sin død skulle gøre ham magtesløs, som 
har dødens magt, nemlig Djævelen, og befri alle dem, som af frygt 

Søren Kierkegaard,

karikaturtegning



7

for døden hele livet igennem havde været holdt nede i trældom”. 

Paulus i Galaterbrevet, kapitel 5:
“Brødre, I blev kaldet til frihed. Brug blot ikke friheden som et 

påskud for kødet, men tjen hinanden i kærlighed. For hele loven er 
opfyldt i det ene ord: “Du skal elske din næste som dig selv.” Men 
hvis I bider og slider i hinanden, så pas på, at I ikke æder hinan-
den helt! Hvad jeg mener, er: I skal leve i Ånden (red.). Og åndens 
frugt er kærlighed, glæde, fred, tålmodighed, venlighed, godhed og 
trofasthed”. 

Menneskelivet præges ofte af angst og frygt for ensomhed og død.
Frihed i evangelisk forståelse er at kunne/turde være det, du 

er skab til: 
•  Et liv i kærlighed til Gud og medmennesket. 
•  Til “helliggørelse”: Til livet igennem at komme tættere på Gud 

og på sig selv.
• Frelse=frihals: at være sat fri som menneske.

“Bebudelsen” af 

Fra Angelico (1387-

1455)



8

KÆRLIGHED

Evangeliet
a)   Det dobbelte kærlighedsbud (Matt. 22,36): “Du skal elske Herren 

din Gud af hele dit hjerte og af hele din sjæl og af hele dit sind. 
Og du skal elske din næste som dig selv”.

b)  Dette er mit bud, at I skal elske hinanden, ligesom jeg har elsket jer.  
Større kærlighed har ingen end den at sætte sit liv til for sine 
venner (Joh. 15,9).

c)   Og vi kender og tror på den kærlighed, som Gud har til os. Gud 
er kærlighed, og den, der bliver i kærligheden, bliver i Gud, og 
Gud bliver i ham. (1. joh. 4,16).

EKSISTENTIELT / RELIGIØST

Kierkegaard har Guds absolutisme og nærvær som forudsætning for 
forståelsen af kærlighed.

a)  Kierkegaard: “Kærlighedens opbyggelighed” 
“Den kærlige forudsætter, at kærligheden er i det andet menneskes 
hjerte, og just ved denne forudsætning bygger han kærligheden i 
ham op fra grunden af, for så vidt han jo kærligt forudsætter den i 
grunden.”

b)  Kierkegaard: “Kærlighed er at antage kærligheden”
“Dersom derimod én ville mene, at han var kærlig, men tillige, at 
alle andre ikke var kærlige, så ville vi sige: Nej stop, her er en mod-
sigelse i selve tanken; thi at være kærlig er jo just at antage, at for-
udsætte, at andre mennesker er kærlige (elskelige, red). Kærlighed 
er ikke en forsigværende egenskab, men en egenskab, ved hvilken 
eller i hvilken du er for andre."

RELATIONELT / PÆDAGOGISK

Med stor inspiration fra Søren Kierkegaard skriver Brian Degn Mår-
tensson* i sin bog fra 2015: “Konkurrencestatens pædagogik – en 
kritik og et alternativ” om: En nødvendig normativ pædagogik der 
har kærligheden som ikke-rationel førstebevæger! 

Brian Degn Mårtensson skriver generelt om dannelsesopgaven:

a)  “Betragtes pædagogikken som et eksakt middel til en forudbe-
stemt tilværelse, hvor mennesket skal præstere noget allerede 
defineret, bliver mennesket en genstand (red.) ”Mennesket og 
menneskeheden må således altid være målet. Konkurrencedyg-
tighed kan højest være et biprodukt at den pædagogiske indsats” 
(s.158)..

b)  “Vi må i vores pædagogiske valg vedvarende og uden videnska-
belig vished beskæftige os med kvalitative forestillinger om ek-

*) Can. pæd. i 

pædagogisk filosofi, 

lektor ved UCSJ



9

sempelvis livet, frihed, sjælen, kærligheden, kunsten, det gode, 
det smukke og det rigtige. Vi kan selvsagt ikke forvente at kun-
ne afgøre spørgsmål desangående evident, men levende diskus-
sioner udledt at sådanne spørgsmål er en forudsætning for en 
pædagogik, der ikke blot søger at tilpasse den enkelte til en ek-
sisterende magtstruktur.” (S. 120).

Og om kærligheden som pædagogikkens ikke-rationelle førstebe-
væger skriver han:

a)  Det er en forudsætning for Kierkegaard, at kærligheden i sig 
selv ikke kan ses eller observeres, Dens gerning skal med andre 
ord gøres. (S. 131).

b)  Når jeg omtaler kærligheden som førstebevæger som ubegrun-
det, skyldes det det forhold, at der i dagligsprogsforstand sikkert 
kan gives mange gode grunde til at elske andre, men en positiv 
observerbar begrundelse, der henviser til andet end kærlighe-
den selv, kan ikke formuleres i et videnskabeligt sprog. Sat på 
spidsen må en sådan kærlighed til den anden være et postulat, 

De nye børnehave-

klasser modtages



10

“Uddrivelsen af paradis” 

af Masaccio (1401-1428)



11

om dennes elskelighed der aldrig kan efterprøves, idet kærlig-
heden i sin essens må være definitiv; altså en ubetinget måde at 
se den anden på. (S. 121).

c)  Det højeste, et menneske kan gøre, er ifølge Kierkegaard at sæt-
te et andet menneske frit. (S.132).

d)  Kærligheden er både en gave og en opgave, og således både en 
forudsætning og en pligt, der i mødet mellem mennesker, vil 
være tilstede som mellembestemmelse. (S. 133).

e)  Pædagogisk medfører kærligheden som normativ førstebevæ-
ger, at et barn ikke skal gøres til noget bestemt, men netop skal 
blive sig selv i sin egen elskelige form. (S. 138).

f)  At fastholde kærligheden som pædagogikkens ikke-rationelle 
førstebevæger udmøntes pædagogisk i et trosbaseret syn på den 
enkelte, som er frit og elskeligt menneske. (S. 139).

Renæssancekunstens menneskesyn

•  Renæssancen er et kulturelt program, der udvikles i Firenze i 
1300-tallet, og som langsomt spreder sig ud over hele Europa. 
Der er store diskussioner om betegnelsens oprindelse, allerede 
i 1400 tallet omtales samtiden som en genfødsel af den antikke 
kunst, litteratur mv.

•  Renæssancens tanker indebærer et nyt syn på mennesket – en 
fascination af verden og livets muligheder. Den fremstår ikke 
som et brud med den katolske tro, som prægede dele af Europa 
på den tid, men derimod som er fornyelse.

• I renæssancekunsten er det stort og glædeligt at være menne-
ske. Der er fokus på individualitet og på det enkelte menneskes 
værdighed, mulighed og nødvendighed. Og på Guds Ja til men-
nesket og på menneskets håb, skyld og tab.  

•  Hvad sker der, når mennesket møder Gud/det guddommelige?
•  Se billederne side 7 og 10: “Bebudelsen” af Fra Angelico (1387-

1455) og “Uddrivelsen af paradis” af Masaccio (1401-1428). 



12

Dag Hammarskjöld. Maleri af Kim Frans Broström, ophængt op på skolen.



13

Dag Hammarskjöld

Dag Hammarskjöld var FN ś anden generalsekretær fra 1953 til sin 
død i 1961. Han var et diplomatisk geni og lignede på ingen måder 
andre af de store politiske skikkelser i sin samtid. Det var ikke Dag 
Hammarskjölds intellektuelle kapacitet, som gjorde ham eneståen-
de, men derimod hans personlige integritet. 

I sin julehilsen fra FN i 1953 skriver han således: 
“Vort arbejde for fred må begynde inde i hver enkelt menneskes 

egen private verden. For at bygge en verden for mennesker uden 
frygt, må vi selv være frygtsløse. For at bygge en verden af retfær-
dig, må vi selv være retfærdige. Og hvordan kan vi kæmpe for fri-
heden, hvis vi ikke selv har en indre frihed? Hvordan kan vi bede 
andre om offervillighed, hvis vi ikke selv er rede til at ofre? Kun 
hvis vi virkelig og ene og alene har alles interesse for øje, kan vi op-
nå den styrke og uafhængighed, den enhed i det vi sætter os for og 
den balance og retsindighed i vore vurderinger, som er nødvendig, 
hvis vi skal kunne leve op til vores pligt over for fremtiden, som 
mennesker i et slægtled, der fik chancen givet for i tide at bygge en 
fredens verden.”

Umiddelbart efter Dag Hammarskjöld ś død i 1961 finder man hans 
private notater om “Mine forhandlinger med mig selv og med Gud”. 
Disse notater om Dag Hammarskjölds indre oplevelser og overvejel-
ser bliver senere udgivet under titlen “Vejmærker”. Vejmærker fin-
des i den svenske vildmark, hvor de med små diskrete farvemarke-
ringer på sten markerer stien, så man ikke farer vild. I overført be-
tydning kan Dag Hammarskjölds vejmærker bruges som markering 
på det enkelte menneskes åndelige vej gennem livet. “Den længste 
rejse er rejsen indad.”  

•  Dag Hammarskjöld: “Jo nærmere jeg kommer på Gud, jo nær-
mere kommer jeg på mig selv”. 

• (Står på skuldrene af blandt andre Kierkegaard og Augustin) 
•  Det handler dybest set om at blive sig selv, men ikke sig selv nok. 
•  Dag Hammaerskjöld kaldte selv sine tanker og refleksioner over 

meningen med livet for “sine forhandlinger med sig selv og med 
Gud”.

•  Hvem er Gud og hvem er medmennesket – er det samme spørgs-
mål. “Hvad jeg tænker om mig selv, og hvad jeg tænker om Gud 
er samme bevægelse”.

•  Er det andet mennesket et mål eller et middel? Fredens hus (FN, 
eller ISJ) handler inderst inde om dette spørgsmål. 

•  Dag Hammarskjöld levede sit liv med en modtagende livshold-



14

ning. Han ønskede så vidt muligt at forblive i nuet og sige ja til 
det andet menneske.

Dag Hammarskjöld skrev følgende tekst til de besøgende i meditati-
onsrummet i FN-bygningen i New York:

“Vi har alle i os et centrum af stilhed omgivet af tavshed.
Dette hus, dedikeret til arbejde og debat i fredens tjeneste, må 

have ét rum, som er bestemt til tavshed i ydre forstand og stilhed i 
indre forstand.

Det har været målet at skabe et lille rum, hvor dørene kan stå 
åbne til tankens og bønnens grænseløse land. 

Mennesker af mange forskellige trosretninger vil mødes her, og 
derfor er her ingen af de symboler, som vi er vant til at se. 

Elever fra Institut 

Sankt Joseph be-

søger meditations-

rummet i FN-byg-

ningen i New York, 

2017



15

Der findes imidlertid enkle ting, som taler det samme sprog til 
os alle. Vi har søgt efter sådanne ting, og vi tror, at vi har fundet dem 
i lysstrålen, som rammer den solide stenbloks skinnende overflade.

I midten af rummet ser vi således et symbol på, hvordan lyset 
fra himlen dagligt giver liv til den jord, vi lever på – og for mange af 
os også et symbol på, hvordan åndens lys giver lys til det materielle. 

Men stenen i rummets centrum har mere at fortælle os. Vi kan 
se den som et tomt alter, ikke fordi der ikke findes nogen Gud – hel-
ler ikke fordi det er et alter til en ukendt Gud, men fordi det er vi-
et til Gud, som mennesket tilbeder under mange navne og i mange 
former. 

Stenen i rummets centrum minder os også om det stabile og be-
standige i en verden i bevægelse og forandring.

Blokken af jernmalm har det eviges vægt og soliditet. Det min-
der os om det uforgængelige, og om troens hjørnesten, som al men-
neskelig stræben må være grundet på.

Stenens materiale leder vores tanker hen til nødvendigheden af 
at vælge imellem destruktion og konstruktion: Mellem krig og fred. 
Af jern er der både smedet sværd til krig og plovskær til fred. Af 
jern er der konstrueret tanks, men også bygget hjem til mennesker. 
Blokken af jernmalm er en del af den rigdom, vi har arvet. Hvordan 
skal vi så bruge den?

Lysstrålen rammer stenen i et meget enkelt rum. Og der er in-
gen andre symboler – og intet andet til at forstyrre vores opmærk-
somhed, – eller til at bryde ind i stilheden i vores indre. 

Når vores øjne flytter sig fra disse symboler til væggen, møder 
de et enkelt mønster, som åbner rummet for harmoni, frihed og li-
gevægt.

En gammel talemåde siger, at meningen med en tønde er ikke 
dens skal, men dens tomrum.

Det er på samme måde med dette rum: Det er op til dem, der 
kommer her, at fylde tomrummet med hvad hver enkel finder i de-
res eget rums indre stilhed.”

Bagsiden viser den store labyrinth i gulvet i domkirken i Chartres i 

Frankrig fra ca. 1200. En ca. 260 meter lang meditativ vandring.



16


